
 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal 
2025                Volume: 63                  S: 36 - 52 

Published Online November 2025 (http://socialsciences.eurasianacademy.org) 
http://doi.org/10.17740/eas.soc.2025.V63.03 

 

 

REFLECTIONS OF NOMADIC TOMBSTONES ON 

DÖŞEMEALTA HALISI 
 

Semra YENİ* 

*Yüksek Lisans Öğrencisi, Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk İslam Sanatları 

Tarihi Anabilim Dalı, Yl2330251016@ogr.sdu.edu.tr, ORCID ID:0009-0001-6214-6246 

 

Received Date: 13.09.2025       Revised Date: 12.10.2025     Accepted Date: 04.11.2025 

Copyright © 2025   Semra YENİ. This is an open access article distributed under the Eurasian Academy of 

Sciences License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the 

original work is properly cited. 

ABSTRACT 
This study examines the interaction and reflections between the ornamentation repertoire found on tombstones 

in Yörük cemeteries within Antalya province and its vicinity, and the motif language employed in Döşemealtı 

carpets. Conducted during the 2025 academic year, the research systematically documented the shapes and 

details on tombstones and carried out a comparative analysis with the motifs, compositions, and color schemes 

of Döşemealtı carpets. The aim is to elucidate the channels of iconographic transmission that emerge between 

static (tombstone) and portable (carpet) surfaces in the material culture production of nomadic Yörük 

communities, in terms of formal similarity, typological continuity, and semiotic correspondences. The 

methodology comprises on-site observation and photographic documentation, pattern/contour extraction, the 

construction of motif typologies, and comparative iconographic analysis. Selected figures from tombstone 

ornamentation were matched with equivalent or derivative motifs in Döşemealtı carpets with respect to linear 

structure, rhythm, the balance of filled and void spaces, hierarchical placement, and color relationships. The 

findings indicate that specific formal elements observed on tombstones are represented on carpet surfaces 

through two principal modes: (i) direct transmission, whereby the form is reproduced as a motif with close 

fidelity; and (ii) stylistic adaptation, whereby the core schema is preserved while contour, proportion, and color 

are modified in alignment with local aesthetics. The identified parallels cluster especially around geometric 

arrangements, organic branch/shoot analogies, and zoomorphic associations.The assessment reveals that this 

iconographic affinity is not confined to visual resemblance alone; rather, it signals a multilayered cultural 

transmission reinforced by naming practices, craft techniques, and mechanisms of social memory. Technical 

choices that demonstrate continuity in carpet production (wool yarn preparation, natural dyestuffs, knotting 

technique) and a restricted yet semantically charged color palette are observed to align with the logic of 

emphasis and contrast in tombstone ornamentation. In this context, it is concluded that the spatial experience 

generated by nomadic mobility and the locality and continuity represented by tombstones converge into a 

shared visual language on the Döşemealtı carpet. The results demonstrate a meaningful iconographic and 

semiotic continuity between the formal configurations of Yörük tombstones in and around Antalya and the 

motifs of Döşemealtı carpets, realized along axes of direct quotation and stylistic reinterpretation. The research 

posits reciprocal nourishment and pattern transfers between funerary art and textile art with respect to the 

origins of the regional weaving tradition. For future studies, it is anticipated that typological mapping with a 

larger sample, dating through dye and material analyses, stylometric comparisons, and ethnographic interviews 

with practicing artisans will elucidate naming and meaning-attribution processes and reveal the temporal depth 

of this iconographic trajectory. This direction is expected to make concrete contributions to the documentation, 

preservation, and transmission strategies of regional cultural heritage. 

Keywords: Yörük, Tombstone, Carpet 

 

YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 
 

ÖZET 
Bu çalışma, Antalya ili ve yakın çevresindeki Yörük mezarlıklarında yer alan mezar taşlarının bezeme 

repertuvarı ile Döşemealtı halılarında kullanılan motif dili arasındaki etkileşim ve yansımaları incelemektedir. 

2025 eğitim-öğretim yılı içinde tamamlanan araştırmada, mezar taşları üzerindeki şekiller ve detaylar 

sistematik olarak belgelenmiş; Döşemealtı halılarının motif, kompozisyon ve renk düzenleriyle karşılaştırmalı 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
37 

 

 

bir çözümleme yürütülmüştür. Amaç, göçebe Yörük topluluklarının maddi kültür üretiminde durağan (mezar 

taşı) ve taşınabilir (halı) yüzeyler arasında oluşan ikonografik aktarım kanallarını, biçimsel benzerlik, tipolojik 

süreklilik ve semiyotik eşleşmeler bağlamında ortaya koymaktır. Yöntem, yerinde gözlem ve fotoğrafik 

dokümantasyon, desen/kontur çıkarımı, motif tipolojisi oluşturma ve karşılaştırmalı ikonografik analiz 

aşamalarını içermektedir. Mezar taşı bezemelerinden seçilen figürler, Döşemealtı halılarındaki eşdeğer veya 

türev motiflerle; çizgisel yapı, ritim, doluluk-boşluk dengesi, hiyerarşik yerleşim ve renk ilişkileri açısından 

eşleştirilmiştir. Bulgular, mezar taşlarında görülen belirli biçim öğelerinin halı yüzeyinde iki ana yolla temsil 

edildiğini göstermektedir: (i) doğrudan aktarım yoluyla tıpatıp benzer formun motif olarak işlenmesi; (ii) 

üslupsal uyarlama yoluyla temel çekirdeğin korunup kontur, oran ve renklerde yerel estetikle uyumlu 

değişimlere tabi tutulması. Saptanan paralellikler, özellikle geometrik düzenlemeler, organik dal/sürgün 

benzetmeleri ve zoomorfik çağrışımlar üzerinden yoğunlaşmaktadır. Değerlendirme, bu ikonografik yakınlığın 

yalnızca görsel bir benzeşimle sınırlı olmadığını; adlandırma pratikleri, zanaatkârlık teknikleri ve toplumsal 

bellek mekanizmalarıyla pekişen çok katmanlı bir kültürel aktarım ilişkisine işaret ettiğini ortaya koymaktadır. 

Halı üretiminde süreklilik arz eden teknik tercihler (yün ipliği hazırlama, doğal boyar maddeler, düğüm tekniği) 

ile sınırlı ve anlam yüklü renk paletinin, mezar taşı bezemelerindeki vurgu ve kontrast mantığıyla örtüştüğü 

gözlemlenmektedir. Göçebe hareketliliğin yarattığı mekânsal deneyim ile mezar taşlarının temsil ettiği yerellik 

ve sürekliliğin, Döşemealtı halısı üzerinde ortak bir görsel dile dönüştüğü sonucuna varılmaktadır. Antalya ve 

çevresindeki Yörük mezar taşı biçimlemeleri ile Döşemealtı halısı motifleri arasında anlamlı bir ikonografik 

ve semiyotik süreklilik bulunduğunu; bu sürekliliğin doğrudan alıntı ve üslupsal yeniden yorumlama 

eksenlerinde gerçekleştiğini göstermektedir. Araştırma, bölgesel dokuma geleneğinin kökenlerine ilişkin 

olarak, funerar sanat ile tekstil sanatı arasında karşılıklı beslenme ve kalıp aktarımları olduğunu ileri 

sürmektedir. İleriki çalışmalar için, daha geniş örneklemle tipolojik haritalama, boya ve malzeme analizleriyle 

tarihlendirme, stilometrik karşılaştırmalar ve yaşayan zanaatkârlarla yapılacak etnografik görüşmelerin, 

adlandırma ve anlam atfetme süreçlerini ayrıntılandırarak bu ikonografik hattın zamansal derinliğini ortaya 

çıkaracağı öngörülmektedir. Bu yönelimin, bölgesel kültürel mirasın belgelenmesi, korunması ve aktarım 

stratejilerine somut katkı sağlayacağı değerlendirilmektedir. 

Anahtar sözcükler: Yörük, Mezar Taşı, Halı 

 

1. GİRİŞ 

Mezar, toprak üstünde kalan bölümüyle anlam kazanır; ziyaret edilebilirlik için üzerinde 

konumu ve ait olduğu kişiyi belirleyen bir işaret bulunması gerekir. Kişinin adına ve gerekli 

görülen diğer bilgilere yer verilen, mezarın baş ucuna konumlandırılan anıtsal unsur, mezar 

taşı olarak adlandırılır. Mezar taşları, granit, mermer ya da kireç taşı gibi malzemelerden 

üretilebilir; tasarımları talebe göre yalın ya da bezemeli biçimde oluşturulabilir. Mezarların 

baş ve ayak uçlarına “şâhide” yahut “mezar taşı” denilen taşların yerleştirilmesi, İslâm’ın 

erken dönemlerinden bu yana süregelen bir gelenek olarak sürdürülür. Mezar taşlarının 

geçmişi çok eskiye dayanır; toplumlar, inanç sistemleri, coğrafi koşullar, iklim ve kültürel 

tercihlerine bağlı olarak farklı tipolojiler geliştirir. Bu çalışmada, farklı topluluklardan 

ziyade kendi kültürel bağlamımız merkeze alınır; Antalya yöresindeki Yörüklere ait mezar 

taşları ele alınır. Söz konusu taşlar, yazıtlı, figürlü ve hem figür hem yazı içeren örnekler 

şeklinde sınıflandırılır. 

Antalya ve yakın çevresi, Toros yamaçlarında uzun süre devam eden konar-göçer yaşam 

pratiklerinin oluşturduğu Yörük maddi kültürünün yoğun biçimde korunduğu bir alan olarak 

öne çıkar. Döşemealtı yöresi, 19. yüzyıl sonları ile 20. yüzyıl başlarından itibaren ticari 

dolaşıma dâhil olan ve yerel söylem ile saha yayınlarında “Antalya öreği” adıyla da anılan 

karakteristik halılarıyla tanınır. Aynı ekolojik ve kültürel çevrede, Yörük mezarlıklarında 

gözlenen koç/koçbaşı betimleri, sanduka-şâhide düzeni ve zengin süsleme repertuarı; ata 

kültü, koruyucu işlev ve kimlik temsili bakımından güçlü bir sembolik dil üretir. Bu 

makalede, iki görsel repertuar arasındaki ikonografik karşılıkların ve anlam sürekliliğinin 

ortaya konması amaçlanır. 



38 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

2.1. Yörük Kavramı 

Yörük kavramı kültür olgusu içerisinde bir alt kültür olarak literatürde ele alınmaktadır. Orta 

Asya’dan günümüze uzanan tarihsel süreklilik içinde Yörük toplulukları kültürel bakımdan 

özgün bir konumda yer almaktadır. Türk Anadolu coğrafyasında gözlemlenen Yörüklerin 

tanımsal çerçevesi, tarih içindeki dönüşümleri ve kültürel bileşenleri hakkında geniş bir bilgi 

birikimi ve çeşitli tanımlamalar mevcuttur. Yörük terimi özünde, sürekli hareket halinde 

bulunan, belirli bir mekânda kalıcı olmayan ve dönemsel aralıklarla yer değiştiren bir Türk 

boyunu ifade etmektedir (Erbi, 2023: 27). 

Yörük kavramına dair farklı anlamlandırmalar ve görüşler ileri sürülmüştür. Türkay’ın 

belirttiği üzere Yörük; hızlı ve çevik biçimde yol alan, göçebe yaşamı benimseyen, herhangi 

bir yerde sürekli ikamet etmeyen, yani yerleşik düzeni tercih etmeyen topluluklar için 

kullanılmaktadır. Bu toplulukların, Anadolu’dan Rumeli’ye uzanan geniş bir alana yayılmış 

Türkmen grupları oldukları ifade edilmiştir (Türkay, 2001: 821). Yörüklerin bir Türk 

topluluğu olduğu vurgulanmış; varlıklarını sürdürebilmek amacıyla kalıcı yerleşime 

gitmeyip göç etmeyi seçen bir toplumsal yapı sergiledikleri belirtilmiştir. Başka bir deyişle 

Yörükler, tarih boyunca yerleşik hayatı benimsemeyip daimi hareket halinde bulundukları, 

bir yerden diğerine yürüyerek göç ettikleri için “yürümek” fiilinden türeyen Yörük adını 

almışlardır (Erbi, 2023: 27). 

Diğer bir ifadeyle Yörüklerin, Türk kültürüne ait bir alt kültür unsuru olarak görülebileceği 

değerlendirilmektedir. Caferoğlu, Yörüklerin yaşam tarzlarını ve göçebe düzeni 

benimsediklerini vurgulayarak bu alt kültür niteliğini temellendirmektedir (Caferoğlu, 1973: 

80). Konargöçer yapının benimsenmesinde temel etkenin hayvancılık olduğu 

belirtilmektedir. Bu durumun, Yörüklerin aile kurumu ve toplumsal yaşamını, mutfak 

kültürünü, gelenek-göreneklerini ve sosyal örgütlenmelerini de kapsayacak biçimde pek çok 

unsuru etkilediği kuşkusuz kabul edilmektedir (Erbi, 2023: 27). 

Toplumsal süreç içerisinde Yörük kültürünün Türk toplumu bağlamında bir alt kültür niteliği 

taşıdığı belirtilmektedir. Geçim ekonomisinin ana eksenini hayvancılığın oluşturması 

nedeniyle belirli mevsimlerde göç ettikleri gözlenmektedir. Mevsimsel ritme bağlı yürüyen 

bu göç döngüsünün Yörüklerin gündelik hayat pratiklerini bütünüyle şekillendirdiği 

anlaşılmaktadır. Bu çerçevede değerlendirildiğinde, kültürel faaliyetler ve gelenekler 

bakımından belirgin niteliksel özelliklere rastlandığı ifade edilmektedir (Erbi, 2023: 28). 

2.2. Döşemealtı Bölgesi Halıcılığının Geçmişi 

Yörede Döşemealtı halı dokumacılığını ilk başlatan topluluğu, günümüzde Kovanlık Köyü 

nüfusunu oluşturan Karakoyunlu Yörükleri meydana getirmektedir. Aşağıoba Köyü’nün de 

aynı yörük zümresine dahil olduğu, çeşitli kaynaklarda belirtilmektedir. Sahada yapılan 

incelemelerde bu bilginin, köylerin yaşça büyük sakinlerince teyit edildiği görülmektedir. 

Karakoyunlu aşiretine dair kayıtlara, XV. yüzyılda Fatih devrinde Karaman Beyliği 

bağlamında rastlanmaktadır. Anadolu’daki Türk boyları ve aşiretlerinin iskân ile 

vergilendirmeye yönelik düzenlemelere karşı çıkmaları üzerine Fatih Sultan Mehmet’in 

Karaman Beyi’ne gönderdiği fermanda “Karakoyunlu” cemaatinden söz edildiği 

anlaşılmaktadır16. XV-XVI. yüzyıllara ait Teke livası tapu ve tahrir defterlerinde bölgenin 

sınırları açık biçimde tayin edilmiş bulunmaktadır. Anılan kaynaklar, XIII. yüzyıl sonrasında 

bölgeye Türkmen oymaklarının yerleştiğini ortaya koymaktadır. İzleyen dönemlerde Teke 

Karahisarı’nda İsalu, Menteşe, Iğdır, Gögez, Bayındır, Karakoyunlu ve İmraoğulları; 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
39 

 

 

Antalya’da ise Saruhanoğlu, Kızılca, Keçelü ve Bayatların bulunduğu tespit edilmektedir 

(Şirin, 1994: 12). 

1853 tarihli Teke Sancağı devlet varidatı defterlerinde, sancağa bağlı kaza ve alt birimler şu 

şekilde sıralanmaktadır: Antalya, Nevahil, Serik, Bucak, Kızılkaya, Elmalı, Kaş, Kalkanlı, 

Finike, Kardiçmaa, Iğdır, Aşiret-i Murtaza, Aşiret-i Gebiz, Aşiret-i Saçı Karalı ve Aşiret-i 

Karakoyunlu (Şirin, 1994: 12). 

Yerel anlatılara göre, Karakoyunlu aşiretinin bir kolunun günümüzde mesken tuttukları 

Döşemealtı yöresine, Orta Anadolu’dan Konya, Akseki ve Serik hattını takip ederek 

ulaştıkları belirtilmektedir. Bölgenin yaşlı tanıkları tarafından, söz konusu iskân hareketinin 

günümüzden yaklaşık 250-300 yıl önce gerçekleştiği dile getirilmektedir. Konuya dair 

inceleme yapan uzmanların da benzer sonuçlara eriştikleri görülmektedir (Şirin, 1994: 12). 

2.3. Döşemealtı Halı Türleri 

Döşemealtı halıları, tür ve kullanım bağlamına göre seccade, minder, çanta, taban halısı, 

kelle halısı, yolluk ve çeyrek halı şeklinde sınıflandırılmaktadır. Eski Yörük pratiğinde 

yaylaya çıkışlarda en nitelikli halıların devenin üzerine serildiği, halı varlığının ve estetik 

niteliğinin zenginliği ve Yörük ağalığını imlediği belirtilmektedir. Erzakın halı 

dokumasından çuvallara yerleştirildiği, bu çuvalların çadır içinde bölme işleviyle 

kullanıldığı aktarılmaktadır. Kaba dokulu ve uzun havlı, üzerinde yatmaya mahsus “karyola 

halısı” olarak adlandırılan tiplerin mevcudiyeti bilinmektedir. Bu halıların zemine, duvara 

ya da kapıya serildiği; kimi zaman doğum ve büyüme gibi yaşam döngüsü olaylarına eşlik 

ettiği; kimi zaman ise vefat eden yakınların kefenlenip defnedilmesinde sarma amaçlı 

kullanıldıktan sonra camilere bağışlandığı ifade edilmektedir (Aldoğan, 1981:16-26; Seyirci, 

1992:183-191). 

Döşemealtı halıları, diğer üretim merkezlerinde olduğu gibi araştırma sahasında da zemin 

kurgusunu belirleyen desen tiplerine göre adlandırılmaktadır. Geleneksel Döşemealtı 

repertuarının Halelli, Akrepli, Akrepli Dallı (ya da kısaca Dallı), Toplu, Terazi Toplu, 

Kocasulu, Camili ve Yastık Yanışlı başlıkları altında toplandığı bildirilmektedir (Yıldırım, 

2023: 22). Araştırma alanında bu gruplar arasından Halelli Halı, Toplu Halı, Kocasulu Halı, 

Dallı Halı, Camili Halı (Mihraplı), Akrepli Halı ve Terazi Toplu Halı örneklerinin tespit 

edildiği belirtilmektedir (Yıldırım, 2023: 22). 

2.4. Döşemealtı Halılarının Teknik Özellikleri 

El dokuması halıcılıkta iki temel düğüm tekniği kullanılmaktadır. Bunlardan biri Türk 

düğümü (Gördes düğümü), diğeri ise İran düğümü (Pers düğümü) olarak adlandırılmaktadır 

(Yazıcıoğlu 1992:59). Döşemealtı halılarının dokumasında Gördes düğümünün tercih 

edildiği bilinmektedir. Eski örneklerde dm2 başına 3x4 – 4x4 aralığında kalite değerlerine 

rastlanırken, günümüzde bu yoğunluğun 2x2 seviyesine gerilediği görülmektedir. Türk 

Gördes düğümünün, geometrik karakterli ve üsluplaştırılmış kompozisyonların 

uygulanmasında daha nitelikli motif sonuçları verdiği ifade edilmektedir. 

Geleneksel Döşemealtı halılarının ölçü tipolojisi içinde, yaklaşık 80x120 cm ebatlarında 

çeyrek, 125x180 cm ölçülerinde seccade, 75x300 cm uzunluklarında yolluk, 100x100 cm 

boyutlarında birebir (paspas) formlarının yer aldığı; ayrıca “makatlık”, “karyola” ve “kelle 

halı” olarak bilinen ve talebe göre farklı boylarda dokunan türlerin de bulunduğu 

bilinmektedir. Makatlık halıların çoğunlukla tahta sedir, somya ya da benzeri yüzeylerin 

üzerine örtü olarak serildiği; bu tipin ölçülerinin kullanım mekânlarının boyutlarına uyumlu 

biçimde belirlendiği belirtilmektedir. “Kelle” olarak anılan taban halılarının ise genellikle 6 



40 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

m2 ve üzeri ebatlarda üretildiği, bu grubun da isteğe bağlı olarak dokunduğu 

kaydedilmektedir (Şirin, 1994: 297). 

2.4.1. Dokumaya Hazırlık 

Anadolu’nun pek çok yöresinde olduğu gibi, Döşemealtı yöresinde de dokumaya hazırlık 

süreçleri benzer biçimde yürütülmektedir. Araştırma sahamızda söz konusu hazırlık 

aşamalarının aynı usullerle uygulandığı gözlemlenmiştir. Dokuma süreci; çözgü çözme, 

gücü bağlama, kilim-saçak örme, düğüm atma ve bitirme işlemleri biçiminde 

sıralanmaktadır (Yıldırım, 2023: 29). 

Çözgü çözme: Dokunacak halının deseninin, ölçülerinin ve kullanılacak malzemelerin 

belirlenip temin edilmesinin ardından çözgü çözme işlemine geçilmektedir. Bu amaçla, 

halının planlanan boyuna uygun aralık bırakılarak yere sabitlenen iki demir ya da ağaç çubuk 

arasına çözgü iplerinin yan yana dizilmesiyle çözgü hazırlığı başlatılmaktadır (Yıldırım, 

2023: 29). 

Gücü Bağlama: Çözgü hazırlığı tamamlandıktan sonra gücü bağlama aşamasına 

geçilmektedir. Gücü bağlama işlemi, halı düğümlerinin çözgü üzerinde konumunu güvence 

altına almakta; atkı ipliklerinin çözgü tellerinin bir bölümünün altından, diğer bölümünün 

ise üstünden geçmesini mümkün kılan ve bu düzeni süreklileştiren bir mekanizma işlevi 

görmektedir (Altınbaş 1979; Yazıcıoğlu 1992, Akt. Etikan ve Ölmez, 2013:13). 

Kilim ve Çiti Örme: Döşemealtı halısında, düğümlü ilmelere başlamadan önce yıpranmayı 

azaltmak amacıyla kilim ve çiti örgülerinin oluşturulduğu bilinmektedir. Kilim örgüsünün 

rengi çoğunlukla kenar örgüsüyle uyumlu seçilmekte, ancak içte farklı renklerle dokunan 

örneklere de rastlanmaktadır. Kilim örgüsü varan gelen ile yürütülmektedir. Çiti, halının en 

ve boy başlangıç-bitim kenarlarında ve saçak diplerinde, çözgü ve atkı ipliklerinin 

birleşmesiyle zincir görünümlü bir dokuma olarak uygulanmakta; çiti örgü tekniğiyle 

yapılmakta, kenarlar ise saç örgüsünü andırır biçimde örülmektedir. Bazı örneklerde kör 

düğümün de tercih edildiği belirtilmektedir (Zaimoğlu ve Teker, 2010:173). 

Düğüm Atma: Döşemealtı halılarında Türk düğümü (Gördes düğümü) kullanılmaktadır. 

Gördes düğümü, karşılıklı iki çözgü teli arasından geçirilen ilmelik ipin sol çözgünün önüne 

alınıp, ardından sağ çözgünün önünden arkaya çekilerek iki çözgü arasında kilitlenmesiyle 

oluşturulmaktadır. Her sıranın sonunda atkı atılarak düğümler sıkıştırılmakta; her iki sırada 

bir yüzey traşı yapılarak düzgün bir hav tabakası elde edilmektedir (Yıldırım, 2023: 30). 

Bitirme İşlemleri: Desene uygun biçimde ilmelik iplerle düğümleme tamamlandıktan sonra 

başlangıçta uygulanan kilim-çiti örgüleri yeniden oluşturulmakta ve saçak boyları 

ayarlanarak süreç sonlandırılmakta; akabinde halı tezgâhtan kesilerek alınmaktadır. 

Yörede, önceki dönemlere kıyasla üretim azalmış olsa da, Döşemealtı halıları yerel 

tezgâhlarda bütünüyle doğal kök boyalarla renklendirilmiş yün çözgü-ilmelik ve yün atkı 

kullanılarak dokunmaya devam edilmektedir. Yörenin erken örneklerine Antalya 

Müzesi’nde ulaşılabilmektedir. Türk Düğümü (Gördes) ile dokunan Döşemealtı halılarının 

dayanıklılıkları sayesinde kuşaklar arası aktarılabilir bir nitelik sergilediği; tamamen el 

emeğiyle üretilen bu dokumaların hem sanatsal bir ifade hem de kültürel miras değeri 

taşıdığı vurgulanmaktadır (Yıldırım, 2023: 30). 

2.5. Döşemealtı Halılarının Motif Özellikleri 

Türk dokumalarında estetik bütünlük sağlanmak üzere çeşitli nesne ve objeler motif olarak 

kullanılmaktadır. Motiflerin uygulanışında görsel uyumla birlikte işlevsellik de 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
41 

 

 

gözetilmekte, süsleme düzeninin temel birimini motifler oluşturmaktadır. Motifler tekil 

halde yer alabilmekte, farklı biçimlerde yinelenerek daha büyük motif kurguları, şeritler ya 

da yüzey düzenleri meydana getirilmektedir. Türk dokuma sanatında duygu ve düşünce 

dünyası ile hayata dair bakış, ince bir estetik sezgi aracılığıyla üretime yansıtılmaktadır 

(Yıldırım, 2023: 39). 

Halı kompozisyonunun ana yapı taşını motifler teşkil etmektedir. Türk Dil Kurumu’nda 

motif, “yan yana gelerek bir bezeme işini oluşturan ve kendi başlarına birer birlik olan 

ögelerden herbiri” biçiminde tanımlanmaktadır. Başka bir anlatımla, desen; bütünlüğü kuran 

kompozisyon içinde, anlam yüklü küçük ögelerin birleşiminden oluşmaktadır. Motifler, 

doğa ve nesne kaynaklı biçimler doğrudan aktarılmakta ya da üsluplaştırılarak 

değerlendirilmektedir. Bu yönüyle motifler, ait oldukları toplumun sözlü anlatım araçları 

işlevini üstlenmektedir (Yıldırım, 2023: 39). 

Diğer yöresel halılarda olduğu gibi, Döşemealtı halılarında görülen motiflerin konargöçer 

yaşamın izlerini barındırdığı ifade edilmektedir Şirin (1994: 289-290). Döşemealtı 

halılarında zemin üzerinde yer alan motiflerin oluşturduğu kompozisyona göre adlandırma 

yapılmakta; motiflerin süreklilik içinde sıralandığı, dizilimlerin 1’li, 2’li, 3’lü, 5’li, 7’li gibi 

tek sayılı gruplar biçiminde kurulduğu, bunun tek tanrı inancını simgelediği ve motiflerle 

renklerin rastgele değil, anlamlı bir bütünlük oluşturacak şekilde bir araya getirildiği 

belirtilmektedir. Ayrıca Seyirci (1989: 84), motiflerin siyah konturla çevrelendiğini; bu 

uygulamanın hem motif formunu hem de renk etkisini vurgulamada belirleyici olduğunu 

ileri sürmektedir. Şirin (1994: 41), Döşemealtı halılarındaki pek çok motifin, Türk Halı ve 

Kilim Sanatı’nın farklı yörelerine ait örneklerde de gözlemlendiğini dile getirmektedir. 

2.6. Döşemealtı Halılarının Renk Özellikleri 

İnsanın varoluşuyla eşzamanlı gelişen renk ilgisi, doğanın sunduğu imkânlar çerçevesinde 

biçimlenmiş ve her kültürde farklı anlam katmanlarıyla yorumlanmıştır. İlk çağlardan 

bugüne bitkisel, hayvansal ve madensel kökenli doğal boyarlarla pek çok lif boyama reçetesi 

oluşturulmuş; bu yolla elde edilen renkler dokumalara aktarılmıştır. Türk kültüründe 

dokumaların, gören göze ve duyan kulağa hitap eden; aşkı duyumsatan, anlayana öykü, 

efsane ve destan anlatan bir ifade alanı olduğu kabul edilmektedir. Türklerin yüzyıllar 

boyunca motifle söz kurduğu, renkle uzlaşı sağladığı belirtilmektedir (Koyuncu vd., 

2015:240). 

Geleneksel Döşemealtı halılarının özgün bir renk diline sahip olduğu vurgulanmaktadır. 

Halıda kullanılan motif ve renk tercihleri rastlantısal olmayıp, anlam yönünden tutarlı bir 

bütünlük içinde kurgulanmaktadır. Kırmızı-yeşil, kırmızı-lacivert, turuncu-mavi gibi karşıt 

renk eşleşmeleriyle kompozisyon yapısı kurulmakta; zeminde işlenen desen hem 

belirginleştirilmekte hem de halıya ad veren kimlik unsuru hâline getirilmektedir. Yaşlı 

kadınların zeminde yeşili, otuz yaşını yeni geçmiş kadınların ise kırmızıyı yeğlemesi tesadüf 

olarak değerlendirilmemektedir. Eren (1977b:35), geleneksel Döşemealtı halılarında 

lacivert, bordo, kırmızı, koyu yeşil, fıstıki yeşil, devetüyü, açık-koyu mavi, turuncu, 

kavuniçi, gülkurusu, beyaz ve siyah renklerin sık kullanıldığını ifade etmektedir. Zemin 

rengi olarak özellikle yeşil ve fıstık yeşiline yoğun biçimde rastlandığı; bordürlerde ise sarı, 

kırmızı, mavi, turuncu ve lacivertin tercih edildiği belirtilmektedir. Aynı çalışmada 

geleneksel halelli örneklerde zemin renginin esasen yeşil olduğu; “kıvrım” motiflerinin 

kırmızı ve lacivertle işlendiği dile getirilmektedir. 



42 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

Deniz ve Aydın (2010: 51), eski örneklerde kırmızı, mavi, lacivert, yeşil ve beyazın; çağdaş 

üretimlerde ise al (kırmızı), bordo, yeşil, siyah, koyu ve açık mavi ile sarının baskınlaştığını 

belirtmektedirler. 

Şirin (1994:298), Döşemealtı halılarında renklerin bitki, kök ve yapraklardan elde edilen 

doğal boyalarla sağlandığını; boyamada kimyasal malzemenin neredeyse hiç 

kullanılmadığını ve bu nedenle bitkisel boyaların renk ömrünün daha uzun seyrettiğini ifade 

etmektedir. Renk kullanımının mevsimsel döngüye bağlı değiştiği; ilkbahar ve yaz aylarında 

yaprak ve dal kaynaklı boyarmaddelerin öne çıkmasıyla yeşilin hâkimleştiği; bu süreçte 

köklerin toplanıp kurutulduğu; sonbaharda kuruyan köklerin dövülerek toza dönüştürüldüğü 

ve kışın bu toz boyalarla iplerin renklendirildiği; bunun sonucu olarak kışın dokunan 

halılarda mavi ya da kırmızının baskın tonlar hâline geldiği belirtilmektedir. 

2.7. Döşemealtı Halılarında İplerin Boyanması 

Döşemealtı halılarında tercih edilen renklerin, hem doğal hem de sentetik boyalardan 

sağlandığı görülmektedir. Doğal boyalar; bitkilerin kök, gövde ve yaprakları ile belirli toprak 

türlerinin doğrudan kullanımıyla elde edilmekte, herhangi bir yapay işleme tabi 

tutulmamaktadır. Boya hammaddesi, kaynatma ya da bekletme sürecinde kendiliğinden 

gerçekleşen kimyasal tepkimelerle renk kazanmaktadır. Yüzyıllardır farklı yörelerde 

değişen yöntem ve biçimlerde üretimi sürdürülen doğal boyaların, dayanım açısından daha 

uzun ömürlü olduğu bilinmektedir. Ne var ki üretimin zahmetli oluşu ve zaman gerektirmesi, 

halı ile kilim dokuyucularını sentetik kimyasal boyalara yöneltmiştir. Günümüzde 

Döşemealtı halıcılığında her iki boya türünün birlikte tercih edildiği görülmektedir (Şirin, 

1994: 14).Antalya bölgesinde boyama uygulamalarının iki yöntemle yürütüldüğü 

anlaşılmaktadır  (Şirin, 1994: 14): 

• Bitkisel kökenli boyalar ile suni boyaların bir arada kullanılması suretiyle, ki 

renklerin büyük bölümü bu yolla elde edilmektedir. 

• Yalnızca sentetik boyalara başvurulması suretiyle. 

• Bazı durumlarda sarı rengin üretimi için yalnız bitkisel kaynaklardan yararlanıldığı 

da ifade edilmektedir. 

Boyamada başvurulan bitkiler arasında; sütleğen, asma yaprağı, hayıt yaprağı, saman 

çöpü, baş otu, sumak, labada kökü, şalba otu, limon kabuğu, ceviz yaprağı ve kabuğu, soğan 

kabuğu, nar kabuğu, mazı, palamut, domates yaprağı, dut yaprağı, ezentere ile kök boya 

sayılmaktadır. Güncel uygulamalarda ise bunlardan özellikle sütleğen, hayıt yaprağı, baş 

otu, asma yaprağı, labada kökü, ezentere ve limon kabuğunun kullanıldığı belirtilmektedir. 

İsimleri geçen bu bitkiler farklı iklim özelliği gösteren bölgelerde yetişmektedir. Kökboya 

bitkisi karasal iklimi tercih ederken, limon, nar, hayıt gibi bitkiler nemli ve sıcak ortamları 

tercih etmektedir. Diğer bitkiler her iklimde de yetişmektedirler. Döşemealtı halılarında: 

mavi, lacivert, sarı, yeşil, koyu yeşil, turuncu, kırmızı, bordo ve siyah renkler kullanılır. 

Halılar zeminlerinde kullanılan renkle anılır. Zeminlerde çoğunlukla kırmızı, yeşil, turuncu 

ve beyaz renk kullanılmaktadır. Elde edilişi zor olan renklerden yeşil ve kırmızı renk 

çoğunlukla tercih edilir. Halımlarda kullanılan ipler iki şekilde elde edilmektedir. 1- 

Yapağının elde bükülerek ip haline getirilmesi 2- Fabrika bükümü iplerin kullanılması. 1- 

Yapağıdan bükülerek elde edilen ip katkısız saf yündür. İp haline gelmeden önce defalarca 

yıkanıp kirinden arındırılmaktadır. Temizlenen yapağı “tarak” adı verilen madeni aletle 

lifleri aynı istikamete getirilir. Gevşetilip lifleri düzeltilen yün kirmende ya da çıkrıkta ip 

yapılacak şekilde “hav” yapılır. Hav yapılan gevşek yün kirmende gevşek bir şekilde 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
43 

 

 

bükülür. İplerin gevşek bükülmesi boyanın ipe sinmesinde önem kazanır. Bükülen iplikler 

el ve dirsek kullanılarak sarılıp çile haline getirilir. 2- Fabrika bükümlü ipler çile halinde 

dokuyucunun eline ulaşmaktadır. Bu iplerin içinde makine bükümünde kolaylık olması için 

naylon elyafı ve makine yağı katılmaktadır. Naylon ve makine yağı boyanın ipe gerektiği 

kadar işlemesini engellemektedir. Bu yüzden doğal şekilde elde edilmiş yün iplikler ve bu 

iplerle dokunmuş halılar daha çok tercih edilmektedir  (Şirin, 1994: 14). 

2.8. Antalya Yöresi Yörük Kültürü 

Yörük adının, “yörümek” fiilinden türediği ve Anadolu’ya akın ederek konaklayan konar-

göçer Oğuz boylarını ifade ettiği belirtilmektedir.-3 Bazı araştırmacıların “Yörük” yerine 

“Yürük” kullanımını tercih ettiği ve bu tercihi “yürümek” fiilinden türeme gerekçesine 

dayandırdıkları aktarılmaktadır (Gökbilgin, 1957: 4; Güngör, 1941). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Yörük” teriminin, göçebe anlamıyla 14. yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıktığı ya da 

kullanım kazanmış olduğu ileri sürülmektedir. Türk tarihi açısından Yörüklerin devlete, 

millete ve topluma kayda değer katkılar sundukları belirtilmektedir (Doğan, Doğan, 2025: 

15-29). 

Yörüklerin cesaret, yiğitlik ve misafirperverlikleriyle ün saldıkları; yüzyıllar boyunca konar-

göçer yaşam biçimini sürdürdükleri ifade edilmektedir. Belirli bir mekâna bağlı kalmadan 

hareket ettikleri; geçimlerini göçebe düzenin gereği olarak esasen hayvancılıkla sağladıkları; 

özgürlük ve bağımsızlık değerlerinin Yörükler nezdinde yüksek bir kıymet taşıdığı 

vurgulanmaktadır. Türk göçerliği bağlamında “göçebe aşiret” kavramının, Türkiye’de kıpti, 

çingene ve abdal gibi topluluklarla ne kültür ne de yaşam tarzı bakımından örtüşmediği; 

çingenelerin göçebe olsa dahi Yörük kategorisine girmediği belirtilmektedir (Doğan, 

Cihangir, 2011). 

Yörüklüğün her şeyden önce bir hayat tarzını ifade ettiği, bununla birlikte etnik bir aidiyeti 

de ima ettiği dile getirilmektedir.-7 Yörüklüğün ırk, kültür, örf-adet ve yaşam biçimiyle 

Türklüğün ayrılmaz bir parçasını teşkil ettiği; Yörüklüğün Türklüğün şanıyla 

ilişkilendirildiği ifade edilmektedir. Yörük gruplarının çoğunlukla sahip oldukları 

hayvanlardan hareketle Sarıkeçili, Karatekeli, Saçıkaralı, Akkoyunlu, Hacılı, Karaisalı, 

Hayta, Honam, Boynuinceli gibi adlarla anıldıkları bildirilmektedir (Gökbilgin, 1957: 4). 

Yörüklerin yaz mevsiminde serin yaylalarda ve otlaklarda, kışın ise daha sıcak ovalardaki 

kışlaklarda hayvancılıkla meşgul konar-göçer Türk toplulukları oldukları belirtilmektedir. 

Göç hareketinin deve ve at gibi binek hayvanlarıyla yürütüldüğü; işlevsel konut niteliği 

taşıyan kıl çadırların sökülerek sürülere eşlik eden hayvanlara yüklendiği; Yörükler için 



44 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

yurdun gidilen her yer olduğu; gezilen-dolaşılan coğrafyaların vatan telakki edildiği 

aktarılmaktadır. Bu konar-göçer grupların kimi zaman az haneli, kimi zaman kalabalık 

haneli büyük birlikler oluşturdukları ve bu durumun bölgesel farklılıklar gösterebildiği; 

başlarında idareci konumunda bir reisin bulunduğu belirtilmektedir. Kısaca günümüzde 

Yörük adlandırmasının, Anadolu ve Rumeli’de konar-göçer yaşayarak geçimini çoğunlukla 

hayvancılık ve tarımla temin eden; mevsime göre kışlak ve yaylalarda kurdukları ev ya da 

çadırlarda ikamet eden Oğuz Türklerine verildiği ifade edilmektedir (Doğan, Doğan, 2025: 

15-29). 

Yörüklerin geçimlerinin esasen hayvancılığa dayandığı; bu nedenle sürülerini her mevsimde 

daha elverişli sahalarda barındırma ihtiyacı duydukları belirtilmektedir. Sıcakların 

artmasıyla birlikte daha serin ve yüksek kesimlere yönelerek hayvanları için uygun otlaklara 

ulaştıkları ifade edilmektedir. 

Tarihsel süreç içinde göçer Yörük nüfusunun oldukça azaldığı; kış mevsimlerinde yerleşik 

düzene geçilerek köy ve kasaba merkezlerine yerleşildiği, ancak yazın serin bölgelerin 

yaylak olarak kullanılmaya devam edildiği; bu kültürel pratiğin sürdüğü, yalnızca kıl 

çadırların yerini betonarme meskenlerin aldığı; binek hayvanlarının ise otomobil ve kamyon 

gibi modern araçlarla ikame edildiği; su temininde geleneksel yöntemlerin yerini modern 

tesisatın, elektriğin aldığı kaydedilmektedir. Yaz mevsiminde gidilen bu bölgelere 

günümüzde “yayla” adı verildiği; kültürün yaşatılması amacıyla kimi yaylalarda şenliklerin 

düzenlendiği belirtilmektedir. Ülkede hâlen göçer hayat süren Yörüklerin tamamını 

kapsayan kesin verilerin bulunmadığı; bazı kaynaklarda tahmini sayılara yer verildiği ifade 

edilmektedir. Svanberg’in 1950’lerin sonlarında Batı Anadolu’da 50 bin yarı göçer 

bulunduğunu belirttiği; 1933 nüfus sayımında Antalya vilayetinde yaklaşık 2668 çadırlı 

Yörük ailesinin kaydedildiği; Antalya merkezde 4, Serik’te 15, Korkuteli’nde 1, Elmalı’da 

3, Finike’de 4, Alanya’da 1 Yörük oymağı bulunduğunun aktarıldığı; buna karşılık yakın 

tarihli bir çalışmada Alanya civarında çadırlı göçer Yörük ailesinin kalmadığının bildirildiği 

ifade edilmektedir ((Kum, 1940: 214; Korum, 1996: 276). 

Yörüklerin yoğun yaşadığı yerlerde dahi son yıllarda bütünüyle yerleşik hayata geçildiği 

gözlenmektedir. Antalya’da büyük toprak sahiplerinden Tekelioğlu ve Turgayoğulları’nın 

geçmişte göçer Yörük oldukları ve 1719’da yerleşikliğe geçtiklerinin devlet kayıtlarıyla 

tespit edildiği belirtilmektedir (Aktan, 1996: 19). 

Yakın dönemde Yörük nüfusunun oldukça azaldığı anlaşılmaktadır. Konar-göçer 

toplulukların yerleşik düzene yönelişinde otlakların daralması, geniş hareket alanlarının 

kalmaması, meraların tarıma açılması, hayvancılığın güçleşmesi, kârlılığın düşmesi ve 

risklerin artması gibi etkenlerin belirleyici olduğu; bunun sonucu olarak köy ve kentlere 

yerleşme eğiliminin güç kazandığı ifade edilmektedir. 

Anadolu’nun Türkleştirilmesinde Yörüklerin önemli bir rol üstlendikleri; devletin kuruluş 

evresinde askerî bakımdan büyük değer taşıdıkları ve sefer zamanlarında çeşitli ihtiyaçları 

kendi imkânlarıyla karşıladıkları belirtilmektedir (İs. Ans. Yörük Mad. c.13). Sınır 

hatlarında güvenliği temin için büyük Yörük gruplarının zorunlu iskâna tabi tutuldukları 

bilinmektedir (Refik A, 1989: 96). 

Tarihî süreçte Yörüklerin üstlendikleri görevler arasında seferlerde ordunun ağırlıklarının, 

erzakının ve ağır silahlarının nakli; yardımcı kuvvet olarak orduda yer alışları; yaya 

teşkilatının kurulmasıyla daha düzenli hizmet üretmeleri sayılmaktadır. Kanûnî döneminden 

itibaren imar ve muhafaza işleri, su hizmetleri, kale onarımları, şehir güvenliği, gemi ve 

köprü yapımı ile bakımı, maden çıkarma ve taşıma, kasaplık ve şehirlerin et ihtiyacının 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
45 

 

 

temini, top yuvarlağı dökümü, ada muhafazası ile derbend ve ana geçitlerde yol güvenliğinin 

sağlanması gibi vazifeleri üstlendikleri belirtilmektedir. Ayrıca devlet adına çeşitli 

bölgelerden zahirenin toplanması, korunması ve naklinde Yörüklere sorumluluk verildiği; 

bunun yanında ekonomik olarak kayda değer vergi yükümlülükleri bulunduğu ifade 

edilmektedir. Devletin göçerleri hayvan varlığı, hayvansal ürünleri ve insan gücü üzerinden 

üç kalemde vergilendirdiği; başlıca iktisadî faaliyetin hayvan yetiştiriciliği olduğu; servetin 

koyun sürüleri ile deve, sığır ve at yetiştiriciliğinden sağlandığı belirtilmektedir. Yörüklerin 

kışlık gelirlerini yaylada koyun ve keçilerinden elde ettikleri sütü yağ ve peynire 

dönüştürerek temin ettikleri ifade edilmektedir (Aktaş, 1994, 18). 

Üretilen yünün köy pazarlarında satıldığı; yaşlı ya da erkek hayvanların yaylalara gelen 

tüccarlara verildiği; kadınların kesilen hayvanların boynuzlarını biriktirip bıçakçılardan 

bıçak temin ettiklerine dair anlatımların bulunduğu; süt, peynir, yoğurt ve etin büyük ölçüde 

kendi üretimleriyle karşılandığı; koyun ve keçilerin kırkımıyla yün elde edildiği; koyun, 

keçi, inek ve devenin derilerinden giyim amaçlı yararlanıldığı kaydedilmektedir. Öte yandan 

ordu için stratejik önemdeki cins Türk atının yetiştiriciliğini Yörüklerin üstlendikleri; 16. 

yüzyıla değin vergi yükümlülüklerinin tamamını devlete at vererek ifa ettikleri 

belirtilmektedir (Sümer, 1950: 518). 

Sonuç itibarıyla Yörüklerin tarih boyunca askerî, ekonomik ve siyasî açılardan dikkate değer 

hizmetler gördükleri anlaşılmaktadır. 

2.8.1. Döşemealtı Halısı 

İlçe adını, Düden Şelalesi’ni besleyen Kırkgöz Gölü’nden almış ve 1934’te Korkuteli’nin 

Kızılcadağ mevkiinden göç eden ailelerin yerleşmesiyle Kırkgöz Yeniköy olarak teşekkül 

etmiştir. Bunu müteakiben, dönemin Antalya Valisi Haşim İşcan tarafından 60 adet iskân 

konutu inşa ettirilmiş ve bu konutlara Kıbrıs’tan gelen 60 Türk vatandaşı yerleştirilmiştir. 

Bölgede göçebe hayat süren Yörüklerin yerleşikliğe geçmesiyle köyün genişlediği; 

Antalya’ya 20 km mesafede, Antalya–Burdur karayolu üzerinde konumlandığı 

belirtilmektedir (Döşemealtı Belediyesi Yayınları 2016 (11.01.2016). 

1970’lerde Döşemealtı Nahiye Müdürlüğü’nün teşkiliyle, Kepez’in üst kesimlerinde yer 

alan Duacı, Kirişçiler, Kevşirler, Başköy, Odabaşı, Selimiye, Dereli, Çıplaklı, Kızıllı, Ekşili, 

Karaveliler, Killik, Camili, Ahırtaş, Bıyıklı, Kömürcüler, Yağca, Çığlık, Nebiler, Yukarı 

Karaman, Yeşilbayır, Dağbeli ve Bademağacı köylerinin Döşemealtı nahiyesine bağlandığı 

kaydedilmektedir. 1973’te Dağbeli ve Bademağacı belediyeleri kurulmuş olsa da kente 

yakınlık sayesinde merkez olma işlevini koruduğu; Kırkgöz-Yeniköy’ün 17 Aralık 1977’de 

2.711 nüfusa ulaşarak belediye teşkilatı kurduğu ve “Döşemealtı kasabası” unvanını aldığı 

bildirilmektedir (Döşemealtı Belediyesi Yayınları 2016). 

Yeniköy’ün “Döşemealtı” adını alışının, antik dönemde Pamfilya ile Pisidya kentlerini 

birbirine bağlayan güzergâhlardan biri olan Derbent Boğazı’ndaki döşeme taş yoldan 

kaynaklandığı ifade edilmektedir. Bizans, Selçuklu ve Osmanlı devirlerinde de işlevini 

sürdüren bu taş döşeme yolun, yakın zamana dek Yörükler tarafından göç rotası olarak 

kullanıldığı; 4 metre genişliğe sahip bu yolun bölge platosuna adını verdiği; halkın yolu 

“döşeme”, yolun geçtiği geçidi “döşeme boğazı”, yolun altındaki düzlük sahayı ise 

“Döşemealtı” diye adlandırdığı belirtilmektedir (Döşemealtı Belediyesi Yayınları 2016). 

İlçenin uzun süre tarımsal üretime dayalı bir ekonomik yapıya sahip olduğu; pamuk, zeytin, 

buğday, arpa, mısır, yulaf, susam, soğan, narenciye ile çeşitli sebze ve meyve 

yetiştiriciliğinin başlıca geçim kaynağını oluşturduğu; buna ek olarak küçükbaş ve büyükbaş 



46 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

hayvancılık ile Döşemealtı halısı dokumacılığının da önemli bir iktisadî faaliyet alanı teşkil 

ettiği vurgulanmaktadır (Döşemealtı Belediyesi Yayınları 2016). 

Döşemealtı Halısı’nın bölgeye özgü tezgâhlarda el dokuması olarak üretildiği; köklü 

geçmişiyle dünya çapında tanınırlığa eriştiği; günümüzde dahi hemen her Döşemealtı 

hanesinde bir halı tezgâhına rastlanabildiği belirtilmektedir. Bu durumun tarihsel arka 

planının, 12. yüzyıl sonrasında Anadolu’ya gelerek Antalya ve çevresine yerleşen Teke 

Yörüklerinin bölgeye yalnızca adlarını değil kültürel miraslarını da taşımalarıyla ilişkili 

olduğu; Antalya’nın önde gelen el sanatlarından dokumacılığın Yörük göçebeliğinin 

ayrılmaz bir parçası sayıldığı; göçebe yaşamın konut ve eşyada hafiflik ile taşınabilirlik 

gerektirdiği; bu gereksinimi karşılayan dokumaların özel bir önem kazandığı ifade 

edilmektedir (Döşemealtı Belediyesi Yayınları 2016). 

Döşemealtı’nda, özgün motiflerle taban halıları dokunmaktadır. Yaygın uygulamada ise 

80x120 cm ölçüsünde “çeyrek”, 125x180 cm veya 220 cm ebatlarında “seccade”, 75x300 

cm ölçüsünde “yolluk” halılar üretilmektedir. Atkısı ve çözgüsü yün olan bu halıların ipliği, 

koyun kırkımının ardından hazırlanmakta; kadınlar yün ile yapağıyı yıkayıp liflendirmekte, 

yay ile kabartmakta, kirmanla eğirip tengerekle bükmektedir. Büküm tamamlandıktan sonra 

iplikler, doğal kök boyalarla kadınlar tarafından renklendirilmekte; boyanan ipler, dokuma 

sürecinde hem atkı hem çözgü olarak değerlendirilmektedir. Döşemealtı halıları, ters düğüm 

tekniği olan Gördes düğümüyle ilmeklenmekte; günde sekiz saat çalışan usta bir dokumacı, 

125x180 cm boyutundaki bir seccadeyi yirmi günde bitirmektedir. Bu halılarda kırmızı, 

mavi, lacivert, bordo, yeşil, siyah ve beyaz renkler kullanılmakta; zemin rengi olarak kırmızı, 

mavi, bordo ile lacivert tercih edilmektedir. Zemin kompozisyonlarına göre yörede dokunan 

halıların adları Halelli, Toplu, Kocasulu Dallı, Dallı-Akrepli, Mihraplı (Camili), Akrepli, 

Terazili-Toplu-Yastıklı Bayraklı, Dokuz Toplu (Yıldızlı), Kuleli Yıldızlı Toplu, Laleli 

Mihraplı, Koyun Haplı Dallı, Heybe Toplu ve Ambarlı olarak sıralanmaktadır. Bilinen en 

eski Döşemealtı halısının, bugün Antalya Müzesi’nde sergilenen Halelli olduğu 

belirtilmektedir (Döşemealtı Belediyesi Yayınları 2016). 

Şekil 1. Döşemealtı Halısı  

 

 

 

 

 

2.9. Yörük Mezartaşlarındaki Şekillerin Döşemealtı Halısına Yansımaları 

Döşemealtı halılarının adlandırmalarının, yukarıda sıralanan örneklerde olduğu üzere, farklı 

biçimlerde yapılabildiği görülmektedir. Söz konusu halılar incelendiğinde, belirli motiflerin 

yinelendiği; çeşitlilik bulunsa da çoğunlukla aynı biçimsel öğelerin tercih edildiği 

anlaşılmaktadır. Bu motiflerin, genellikle benzetildikleri şekillerin adlarıyla anıldığı tespit 

edilmektedir. Örneğin, halı yüzeyinde dal formunu çağrıştıran bir motif için “Dallı” 

denildiği; akrep görünümünü hatırlatan bir düzenleme için ise “Akrepli” adının verildiği 

belirtilmektedir. 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
47 

 

 

 

 Şekil 2. Akmescit Mezarlığı Şekilli Yörük Mezartaşı 

 

  

Antalya Korkuteli Akmescit mezarlığında görüntülediğimiz yörük mezartaşının 

üzerinde yer alan zikzak işareti Döşemealtı halısı üzerinde halı kenarında motif olarak 

görüntülenmektedir, İki görsel (Şekil. 2 ve Şekil. 3) bire bir benzerlik göstermektedir. 

Şekil 3. Andızlı Mezarlığı Şekilli Yörük Mezartaşı 

 

 

 

Şekil 4. Akmescit Mezarlığı Şekilli Yörük Mezartaşı 

 

 

 

 

 

 

Antalya Andızlı Mezarlığında görüntülediğimiz mezar taşında taşa oyulmuş kare 

şekil görülmektedir, aynı kare şekil Döşemealtı halısında 5 adet karenin yan yana gelmesiyle 

oluşan 5 taş motifinde görüntülenmektedir. (Şekil. 4 ve Şekil.5) 

Şekil 5. Döşemealtı Halısı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

Antalya Korkuteli Akmescit mezarlığında bir mezar taşında görmüş olduğumuz 

meşaleyi andıran şekil Döşemealtı halısına da benzer bir motif olarak işlenmiş 

görülmektedir. (Şekil. 6 ve Şekil. 7) 

Şekil 6. Döşemealtı Halısı  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya Andızlı merkez mezarlığında görüntülediğimiz Şekil. 9 seccade şekli 

taşa oyularak işlenmiştir. Aynı şekilde seccade işareti Döşemealtı halısında da 

görülmektedir (Şekil.8 ve Şekil. 9) 

Şekil 7. Döşemealtı Halısı 

 

 

 

 

Şekil 8. Araplar Mezarlığı Şekilli Yörük Mezartaşı 

 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya Araplar mezarlığında mezar taşı üzerinde yuvarlak bir şekil yer almaktadır, 

benzer olarak yuvarlak şekil örneğini Döşemealtı halısında da görmekteyiz.( Şekil.9 ve 

Şekil.10) 

Şekil 9. Döşemealtı Halısı  

Şekil: 10. Karıncalı Mezarlığı 

 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
49 

 

 

Şekil 10. Araplar Mezarlığı Mezar Taşı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya Döşemealtı Karıncalı mezarlığında yer alan yörük mezar taşında üçgen 

şekli görülmektedir, aynı şekil Döşemealtı halısı üzerine de işlenmiştir. (Şekil.11 ve 

Şekil.12) 

Şekil 11. Döşemealtı Halısı  

 

 

 

 

 

 

 

Şekil: 12. Akmescit Mezarlığı Şekilli Yörük Mezartaşı 

 

 

 

 

 

 

 

Korkuteli Akmescit mezarlığında yer alan ağaç ve dalları gibi görünen bu işaretin 

veya şekilin benzeri Döşemealtı halısına motif olarak aktarılmıştır, bu motifin adı bir ağacın 

dallarını andırması dolayısı ile dallıdır (Şekil.13 ve 14). 

Şekil 13. Döşemealtı Halısı  

 



50 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

Şekil: 14. Varsak Mezarlığı Şekilli Yörük Mezartaşı 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya Varsak mezarlığında yer alan mezar taşında görülen şekilin benzerine yine 

Döşemealtı halısında yer verilmiştir, kılçığa benzettiğimiz bu şekil halı kenarlarında motif 

olarak kullanılmıştır. (Şekil. 14) 

3. SONUÇ 

Bu çalışma, Antalya ili ve yakın çevresinde yer alan Yörük mezarlıklarındaki mezar taşı 

bezemeleri ile Döşemealtı halılarında kullanılan motif repertuvarı arasında anlamlı bir görsel 

ve sembolik sürekliliğin bulunduğunu ortaya koymaktadır. Elde edilen bulgular, göçebe 

Yörük topluluklarının maddi kültür unsurlarını yalnızca işlevsel nesnelere değil, aynı 

zamanda kimlik, bellek ve inanç aktarımının aracı olan taş ve tekstil yüzeylerine de 

işlediklerini göstermektedir. Mezar taşlarında tespit edilen biçimsel öğelerin halı 

kompozisyonlarında yeniden üretilmesi, biçim-dilinin mekânsal ve bağlamsal 

dönüşümlerine rağmen ikonografik çekirdeğin korunduğuna işaret etmektedir. 

Motif adlandırmalarının benzetmeye dayalı halk sınıflandırmasıyla (Ör. “Dallı”, “Akrepli”) 

örtüşmesi, görsel sözvarlığının yerel bilişsel şemalar ve gündelik deneyimle temellendiğini 

düşündürmektedir. Bu adlandırma pratikleri, hem kolektif hatırlama mekanizmalarını 

güçlendiren bir sözlü-kültürel arşiv işlevi görmekte hem de desenlerin kuşaklar arası 

aktarımında normatif bir rehber niteliği taşımaktadır. Böylelikle, Döşemealtı halılarındaki 

motiflerin, yalnızca estetik tercihlerin sonucu değil, aynı zamanda ritüel, kimlik ve toplumsal 

bellekle bağlantılı göstergeler olduğu anlaşılmaktadır. 

Teknik süreçlerin (yün hazırlama, doğal boyama, Gördes düğümü) istikrarlı biçimde 

sürdürülmesi, formun ve rengin anlam yükünü taşıyan bir zanaatkârlık rejiminin varlığına 

işaret etmektedir. Renk paletinin (kırmızı, mavi, lacivert, bordo, yeşil, siyah, beyaz) mezar 

taşı ikonografisindeki kontrast ve vurgularla tutarlı bir semiyotik düzen kurduğu; zemin-

renk tercihleriyle kompozisyonun hiyerarşisinin belirginleştirildiği görülmektedir. Teknik-

üretim kararlarının sembolik içerikle karşılıklı olarak şekillendiği bir bütünleşik kültürel 

ekoloji önerilmektedir. 

Alan verileri, Yörüklerin durağan (mezar taşı) ve taşınabilir (halı) kültürel kayıtları arasında 

kurdukları ilişki üzerinden, mekân ve hareketlilik diyalektiğinin görsel dile nasıl yansıdığını 



E 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal                           2025    Volume:63 

 
51 

 

 

göstermektedir. Mezar taşlarından halı yüzeyine taşınan motiflerin, göç rotaları boyunca 

tekrarlanarak sabit bir kimlik işareti işlevi gördüğü; bu yolla topluluğun süreklilik ve aidiyet 

duygusunu pekiştirdiği değerlendirilmektedir. Bulgular, Döşemealtı halılarının ikonografik 

kökenlerini, yerel funerar estetik ve sembolizmle bağlantılandıran bir kültürel aktarım hattı 

önermektedir. 

Döşemealtı halıları ile Yörük mezar taşı bezemeleri arasındaki paralelliklerin, görsel dil, 

adlandırma pratikleri, teknik tercihler ve toplumsal bellek düzlemlerinde kesiştiği; bu 

kesişimin, Yörük kültürünün maddi anlatımında süreklilik ve uyarlama kapasitesini birlikte 

mümkün kıldığı saptanmaktadır. İleri çalışmalar için, tipolojik ve stilometrik 

karşılaştırmaların geniş örneklemle derinleştirilmesi; boya analizi, malzeme 

karakterizasyonu ve tarihlendirme yöntemleriyle ikonografik sürekliliğin zamansal 

katmanlarının açığa çıkarılması; ayrıca etnografik görüşmelerle adlandırma ve anlam 

atfetme süreçlerinin yaşayan bellekteki izdüşümlerinin belgelenmesi önerilmektedir. Bu 

yönelimlerin, bölgesel dokuma geleneğinin kültürel miras olarak tescili ve sürdürülebilir 

aktarımı açısından da politika yapıcılar ve müzeolojiyi besleyecek nitelikte olduğu 

değerlendirilmektedir. 

REFERENCES 

• Aldoğan, A. (1981). Döşemealtı Halıları, Sanat Dünyamız, Yıl 8, Sayı 23. 

• Altınbaş, E.T. (1979). Doğal İpekten El Dokusu Halı Yapımı ve İhraç Edilen İpek 

Halıların Bazı Teknik Özellikleri ile Üretim Koşulları Üzerinde Araştırmalar, 

Ankara Üniversitesi, Ziraat Fakültesi Yayınları 690, Ankara Üniversitesi Basımevi, 

Ankara. 

• Bozkurt, N. (2025). “Mezarlık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. TDV 

İslâm Araştırmaları Merkezi. 

• Deniz, B. ve Aydın, Ö. (2010). Halı Dokuma, Dünden Bugüne Antalya, II. Cilt, Kutlu 

Avcı Ofset Lmt. Sti, Antalya. 

• Doğan S. (2025). Tarihsel Gelişim Sürecinde Yörükler, Dergipark (3 0cak 

2025).https://dergipark.org.tr/tr/ 

• Doğan, M. Doğan Cihangir, S. (2025). ‘Tarihsel Gelişim Sürecinde Yörükler’’ 

Dergipark(2 0cak 2025).https://dergipark.org.tr/tr/ 

• Doğan, S. Doğan C. (2025). Tarihsel Gelişim Sürecinde Yörükler, Dergipark (3 0cak 

2025).https://dergipark.org.tr/tr/ 

• Etikan, S. ve Ölmez, F. (2013). Muğla Yöresi Kirkitli Dokumalarının Sanatsal ve 

Bazı Teknolojik Özellikleri Üzerine Bir Belgelendirme ve Katalog Çalışması, Muğla 

Sıtkı Koçman Üniversitesi Yayınları, Muğla. 

• Mazıbaş, S. (2014). Günümüz Döşemealtı Halılarının Renk, Motif Ve Desen 

Özellikleri, Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Isparta. 

• Okca, A.K. Genç, M. (2015). Anadolu Halı ve Kilimlerinde Renk.  Sosyal Bilimler 

Dergisi Sobider, Yıl:2, Sayı:4, 235-246 

• Seyirci, M. (1992). Antalya’daki Karakoyunlu Aşireti ve Dokumaları, IV. 

Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi. Ankara. 

• Seyirci, M. (1992). Antalya’daki Karakoyunlu Aşireti ve Dokumaları, IV. 

Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi. Ankara. 

• Şirin, N. (19944). Antalya-Döşemealtı Halılarında Renk ve Biçim Özellikleri, 

Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 



52 

 
YÖRÜK MEZARTAŞLARININ DÖŞEMEALTI HALISINA YANISMALARI 

 

 

• Şirin, N. (19944). Antalya-Döşemealtı Halılarında Renk ve Biçim Özellikleri. 

Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

• Şirin, NN. (1994). Döşemealtı Halıları, Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

• Teker, M.S. ve Zaimoğlu, Ö. (2010). Kovanlık Köyü-Ova köy Camii 

(Döşemealtı/Antalya) Halıları, Dergi Park, Akdeniz Sanat, Cilt 3, Sayı 6. 169- 262. 

• Yazıcıoğlu, Y. (1992). El Dokusu Halıcılık, Tisamat Basım Sanayi, Ankara. 

• Yıldırım, A. (2023). Burdur’da Dokunan Döşemealtı Halılarının Tespiti Ve Tasarım 

Özellikleri Açısından İncelenmesi, Sanatta Yeterlik Tezi, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Isparta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


